## لسنصا

## «اختیار مریم» لمحمود یحی*ب*

# صُور تروبي تفكَّكُ واقع

فٰیِ «اختیار مریم»، يعايت المصرب محمود يحيب أحواك بيئةٍ واحتماع، عبر أفراد يعانون أهواك عيش تكاد تُفكِّكُ كلِّ شيءٍ فيهم ومعهم وحولهم

#### نديم جرجوره

منذ اللحظات الأولى لـ«اختيار مريم» (2023)، للمصري محمود يحيى (كتابة وإخراجاً وإنتاجاً)، يتّضح أنّ عائلة جمال (محمد رَضُوان) تَتَفَكُّكُ بِبطء، تزداد وتيرته في مسار الحبكة. في اللحظات الأولى نفسها تقريباً، يُكتَشف أنّ في الاشتغال الدرامي شبيئاً من فانتازيا أو غرائبيّة، إذْ يظهر أحد الأبناء الثلاثة (شابان وصبيّة) مرتدياً زى فيل، سيرتديه وقتاً طويلاً، قبل إظهار رأسه منّه، ثم خلعه.

لكنّ الفانتازيا والغرائبية غير فاعلتين خارج إطار هذا الـزيّ، مع أنّ «الحياة اليومية» التي تعيشها العائلة، وأخرون أيضاً، أقرب إلَى فانتازيا وغرائبية. رغم هذا، في «اختيار مريم» مسائل أهمّ، وإنْ كان اشتغاله السينمائي حِرفيًا من دون إبهار بصري وجمالي ودرامي. رياضيّ مُصاب بعطب كبير (شلّل شبه كامل)

ترعاه، فهو مُقيمُ بمفررد في شقَّة فاخرَّة، تخشى تنفيذ طلب يجهد في إقناعها به. المرأة زوجةً وأمّ (إنِّها زوجة جمال، تؤدّيها رشيا سيامي)، وعائلتها تلك تعيش التفكُّك قبل الانهيار. الفقر سبث تفكُّكِ يحصل بروية، لكنْ بعنف منطّن مع هذا، لن يكون الفقر سبباً واحداً أساسياً، فمصائب كلُّ فردٍ، وإنْ تنبثق منه، تحضر في سلوك كلّ فردِّ وتُفْكيره وأنفعاله، فلكل فردٍ مأزقَ . حكاية. الرياضي، المعطوب جسدياً والمنهار نفسياً، يُغري المَرأة (الزوجة الأمّ) بمبلغ «خيالي» من المال، لتحقيق رغبته. تردّدها خانق، فالقتل حرامٌ، والحاجة إلى المال تُلحٌ عليها بالموافقة. الزوج . الأب محاصرٌ في منزله بين ابنِ غير عامل، وابنة تنتظر عودة خُطّيب مّن سفر لإتمام زواج، بعد فشل أكثر من خُطُوبةٍ سابِّقة. الآبن الثَّاني مختفٍ في زيّ فيل، يتجوّل به في المنزل، ويصعد به إِلَى السطح. النظرات غَاضية وقلقة. لا مال يكفى. صدامات، بعضها صامت، وسلطةً الأب تواجه اختباراً يُهدِّد كيانها.

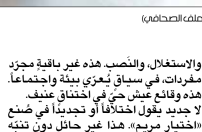
يريد خلاصاً من حياةٍ لم تعد حياةً. امرأةً

أزمات أُخرى: الجنس دافع للابن الفيل إلى مشاهدة أفلام إباحية برفقة صديق، قبل شعورهما بقرفٍ من فعل موبوء كهذا، فيلجأن إلى الصلاة لتكفير مطلوب عن ذنْب مُرتَكُب. تريد الأم استشارة رجل دين، لكنُّهَا تتردّد، كتردّدها الخانق إزاء طلب الرياضي. أناسٌ يظهرون ثم يختفون، ولكلِّ منهم/منهنّ تأثيرُ في مسلك أو تصرّف أو تفكير. شخصيات عابرة تلمس جرحاً في أفرادٍ أساسيين، قبل انصرافهم/ انصرافهنّ إلى مشاغل خاصة بهم/بهنّ.



دائرة تنفتح على خراب يظهر رويداً، ويبلغ ذروة انفلاشه، قبل انحداره إلى مرتبةٍ يبدأ منها، فتنغلق الدائرة، موحيةً كأنّ شبيئاً لن يتغيّر. «اختيار مريم» يُفترض به أنْ يكون خُلاصاً، أو مزيداً من غرق في حالة ضاغطة تُقيم العائلة فيها منذ البِّدايّة.

هناك وحشُ يتململ، ساعياً إلى خروج حاد من حيّزه. الفقر والخيبة وانسداد كلِّ أفق، واكتشاف الجسد ورغباته، والسطوة الخفيّة للدين، والخيانة الزوجية، والخُطَب الأسريّ،



إلى متانة نص سينمائي يسرد، بشفافية وبساطة، غلبًاناً خانقاً. وهذا، إذْ يظهر تُدريجياً في تصرّفٍ فردي، غير محصورِ في أزمة اجتماعية . اقتصادية يعانيهاً كثيرون وكثيرات، في مصر ودول عربية عدّة تحديداً. فتنقيبُ أدقَ في خفايا يُبيّن دلالاتِ سياسية لها، فأزمة كهذه مردّها سطوة نظام حاكم وتسلطه، والنظام الحاكم سياسي وأمنى أولاً ومديدٌ في سنين سابقة، وثقافي وتربوى أيضاً، فيتكامل هذا كلَّه في إحكام القبض على نفوس وأرواح وأنماط تفكير. مثلُ على ذلكُ: لقطات عدة لجمال تُظهره في أبهى

صورة متسلّطاً مستبدّاً، وجسد الممثل، كما نظراته وحركته ونبرة صوته، مساهمً فعلى مع أداء حِرفي على إكمال تلك البصورة. إنه أبُ وزوج، أي سيّد العائلة. إنَّه سائق سيارة أجرة مُّصابٌ بعطب جسدى، فيلزم منزله، من دون أنْ يلتزم بهُ، إذْ لديه حياة سرّية تنكشف لاحقاً (علاقة بشابّة)، وخارج المنزل يجد نفسه محاطأ بمتسلّطين يُشبّهونه، بشكلِ ما.

كلّ محيطٍ به في العائلة يصنع، بطريقةٍ ما، تلك الصورة. قلقً وخوف منه، أو تردّد من مطالبته بشيء ابنه البكر متمرّد، والأم حائرةً في كيفية إنقاذ ما يُمكن إنقاذه (إنْ كان هناك ما يُمكن إنقاذه أصلاً)، والالنَّة تريد خلاصاً، لكنّ الزواج مرتبك، فللخطيب تسلط أيضاً، وهذا جَزء من تربيةٍ في مجتمع ذكوري.

«اختيار مريم» مراة تعكس واقعاً، وهذا كافٍ.

■ البعض يقول إنّ الفيلم مُستلٌ من حياتك. في الفن، لا أستطيع استيعاب شبيءٍ أو

الكتّابة عنه، إذا لم تكن له علاقة بالوّاقع، أكان واقعياً كإنسان، أو واقع أمي وأخواتي

العنات. لدَّى ست أخوات أكبر مَّنَى. أراهنّ حتّارات وسّاحرات ومُلهمات. كنت سعيداً بينهنّ، فلماذا أهرب منهنّ أو أنكرهن، ولا

أكتب عنهن؟ لماذا لا أكتب عن أمى، التي كانت تقف على قدميها طوال اليوم لتجلب لنا ما نأكله؟ لماذا أخلق عالماً لا علاقة له بعالمي، وأترك هذا الوجود الثرى الذي عشته؟ نُحنَ عائلة فقيرة جداً. رأيتُ بعينيّ كفاح أمي وأبى من أجل لقمة العيش. لماذا لا يريدونُ منى التكلم عن هذا كله؟ هل أذهب إلى لندن

أو قَرنسا بحثاً عن إلهام؟ هل أتحدّث عن البورجوازية التي أنكرتناً وضغطت علينا وجعلتنا في الوحل؟ كوني عربياً مسلماً

مغربياً، يأتيني الإلهام من واقعي، الذي أجد فيه كلّ شيء. الواقع الذي عشته مليءً بمشكلات وقضايا وشخصيات في الإخراج، أُحدُد «الميزانين» وفق ما تأثّرت به في واقعي وبيئتي وبيتي. أفكّر كيف كانت أمي تجلس،

وكيف أخواتي يتصرّفن. أستعيد طريقتهن في البكاء والضحك والحب. هذه الأفلام



بعد عرض فيلمه الثان*ي* في «مهرجان كارلوفي فاري 58»، حاورت «العربي الجديد» المغربي عبد الله الطايع عن مسائك سينمائية واجتماعية وحياتية

## عيد الله الطايع [2/1]



عاش طفولته ومراهقته بين ستّ شقيقات،

جميعهن أكبر منه بأعوام بعينين مفتوحتين على اتساعهما، عاش تفاصيل

من حياتهنّ، فالعالم الشاسع الذي خلقنه لأنفسهنّ كان يراه ساحراً. كُنّ يتحايلن على

الفقر الشديد، الذي طبع طفولتهم جميعاً،

وعلى ضغوط مجتمعية وحصارات رقابية.

كان شاهداً على قصص الحب التي عِشنها،

وعلى الخطط التي دبّرنها. كانّ مرسال

الغرام لهنّ أحياناً. كإن يفعل ذلك بحبّ

وإعجاب كبيرين: «كنت أريد أن أكون في هذا

لذا، ليس غريباً أن تكون شقيقاته مصدر

إلهام روايته الأخيرة، «برج الدموع»، التي

ربماً تُصبح فيلماً سينمائياً جديداً له،

ذات يوم، كما فعل بأعمال سابقة، ك «جيش

الإنقاذ» (2006)، التي أخرجها فيلماً (2013) عُرض في مهرجاناًت عدة: «للواقع قيمة

أدبية وإنسانية وثقافية، يُمكن أن تتحوّل

عبد الله الطايع مخرج سينمائي وروائي

مغربي، ألقى نظرة معمقة على التبادل

الأيديولوجي الشائك والعنيف، أحياناً كثيرة، بين أوروبا ما بعد الحداثة وأفريقيا

ما بعد الاستعمار، بقدرته الأدبية على

مواجهة التوقّعات الغربية مباشرة، وعدم

قدّم مساهمة قيّمة في الخيال الكويري،

ووصف الفقر بأنّه «أصعب من المثلية

الجنسية». أضاف: «كنا نفتقر إلى الغذاء.

كنا نمضي أيامنا في الشوارع. كنا معدمين،

ولد في «السلام»، حيّ فقير في سلا، عام

1973. عاش في المغرب، وعند بلوغه 26 عاماً،

بعد عرض ثاني روائي طويل له بعنوان

«كابو نيغرو»، في «بروكسيما» الدورة الـ58

انتقل إلى جنيف، ثم باريس عام 1998.

إلى شعر أو أدب أو سينما».

الانصياع للنظرة الكولونيالية.

نحيا في البؤس».

العالم، وجزءاً منه».





(28 يونيو/حزيران . 6 يوليو/تموز 2024) لـ «مهرجان كارلوفي فاري السينمائي»، حاورته «العربي الجديد».

■ تدور الأحداث في منتجع كابو نيغرو، الذي يسافر إليه أغنياء مُغربيون. لكنْ، هل المقبرةُ الجميلة، المصوّرة في لقطات عدّة، موجودة فيه؟ موجودة في تطوان، القريبة من كابو نيغرو. زرتها عام 2005، فلفتت نظري قرّرت أنى، عندما أنجز فيلماً، لا بُدّ أنْ أصوّر فيها

■ ما الذي فتنك بها؟ التدرّج في تكوينها، وموقعها الجمالي إنها مرتفعة، وفيها منحدرات وأجيال عدّة من القبورِ، منها قديم جداً، وأخـرى من الحاضر. أنَّها مقبرة جبلية، فيها شيء من جمال وشاعرية لم أر مثلهما في أي مقبرة أخرى في العالم.

شيء آخر يُميّز القبور في البلدان الإسلامية: لا تشعرين بالخوف أثناء وجودك فيها. صحيحُ أنّ هناك أمواتاً، لكنْ هناك أيضاً



عبد الله الطايع: لا أحب تقديم كلّ شيءٍ إلى الجمهور (الملف الصحافي)

حياة. يوجد سلام في المكان. لذا، قرّرت تصوير جعفر، بطل الفيلم، فيها، وهو يدعو لوالده ولجدّة منس

■ الفيلم مصنوع بحساسية وروح شاعرية. له لغة

سينمائية تعبّر عن قضية مهمة، من دون مشاهد

فجّة. إنّه فيلمك الثاني، بعد 12 عاماً على «جيش الإنقاذ». كتبت روايات تُرجمت إلى لغات عدّة، ومؤلِّفاتك مُقدَّرة في دول مختلفة. لكنْ: لماذا الغياب السينمائي هذه الأعوام كلّها؟ الغياب ليس بسببي. لدي سيناريوهان كاملان. المشكلة أنّي لا أجد تمويلاً، أو منتجاً يغامرٍ في إخراج أفلامي. مشكلة السينما

أنَّها تُنجَّز بأموال. ما أكَّتبه لا يجد دعماً بسهولة، فطريقتي في الكتابة والتصوير ليست كلاسيكية. أسلوبي السردي ليس كما يتوقّعه البعض.

■ تتسم شخصيتا البطلين جعفر (يونس بايج) وسندس (أميمة بريد) بالرقة. إنهما مثليًا الجنس، لكنَّهما مُضطرّان إلى أنْ يبيعا جسديهما ليبقيا حيَّين، إلى درجة أنّهما يخفضان السعر إذا بيع

جسداهما معاً. كلّ المشاهد التي تشير إلى الجنس خارج الكادر. تُشاهَد آثارها فقط. تعتمد الاختزال، وتكتفى بالإيحاء. هذا واضح أيضاً في «جيش الإنقاذ»، فالمشاهد الجنسية خلف الجدران، تكاد تكون هامسة.

لأنَّى لا أحب تقديم كلّ شيءٍ إلى الجمهور. أَفْضُلُ إعطاء القليل، متمنياً أنْ يُفكر الجمهور معى، ويصل بنفسه إلى كثير مما يراه على الشآشة. في رواياتي، لا أعطي كل شيء. لا أريد أنْ أَبْكي المُشاهد. لكنْ، للأسف، هذه المشاريع لا تجد تمويلاً.

■ هل جرّبت مع صناديق الدعم المختلفة؟ لديّ منتجون يُقدّمون السيناريوهات إلى صناديق دعم في مهرجانات، لكنَّها تَرفَض. أعِي أنّ طريقتي في الكتابة والسرد لا تروق القائمين على هذه الصناديق.

■ يرفضون إنتاج أفلامك، بينما يُرحّبون في الغرب بمشاريع أفلام عن المثلية والكويريين، إذْ يستخدمونها لدعم أجندتهم السياسية، أو لخلق ضجة تخدم أجندات عنصرية أو معادية للإسلام. لأنّى لا أتكلّم عن المثلية بطريقة كلاسيكية أو غُربية يريدونها. عندما يقرؤون السيناريو ولا يجدون ما يتصوّرونه، أو ما يتوقّعون رؤيته من شاب مغربي عربى مسلم، يرفضون الإنتاج. يتوقّعونّ أنْ يُعطيهم البكاء والنواح والعويل، كأنّ المغرب كلَّه لا جمال فيه. عكس ذلك، أسعى إلى توازن وتوافق بين القبيح والجميل، بينما المنتجون في الغرب يريدون ضرب الأم والأب والأخــوات. لــذا، أســأل: لمـاذا أضربهم؟ صحيحُ أنَّ لديّ مشكلات معهم، لكنّ هذا لا يمنع أنْ أرتقي بنفسي لأتكلم عنهم بموضوعية. الغرب لا يستحسن هذه الطريقة. أمّا عندي، فالشغف وحب السينما

مستلهمة من حياتي. لكن أيضاً من حياة ٰ الآخرين، في عائلتي وَمجتمعي. ■ بما أنّك تكتب سيناريوهات أفلامك، هل ترسم

الديكوباج بدقة قبل التصوير؟ أكتب كل شيء في السيناريو، وأرسم اللقطات. في الكتابة، أعرف جيّداً لماذا أصوّر ماذا وكيف ومن أين أتيت بهاً. هذا لا يعني أنّي، عند التصوير، أُصرَ على تصويرها بالضَّبط. لا ألتزم النص دائماً. أترك مساحة للتغيير، حتى إذا تبدلت الأمور، يُمكن التعامل معها. لدي مرونة، لأنّي أتعامل مع ممثلين وفنيّين. إذا تعاملت معهّم بجبروت، لن يُعطوني من القلب. من ثم، لن يكون الفيلم صادقاً، والسينما عطاء من القلب. كلّما أعطيتهم فرصة ومرونة، تحقّق المعنى الذي أريده. هذا سحر السينما. ما يخرج من القلب، إذا وصل إليهم، سيخرج من قلوبهم. حتَّى لو خُرَفْت الطُرْيقة التّي سيخرج بُهَا. كما أَنّي أَحبُ أَنْ يقتصِر الحوار على كِلمات قليلة نادرة، لكنها تُعطى معنى كبيراً.

■ حين أتأمّل فكرة تحطيم الحب، أرى خيطاً رفيعاً بين «كابو نيغرو» وروايتك «يوم الملك»؟ الرواية عن حبّ بين شابين يبلغان 15 عاماً، أحدهما غنى والآخر فقير. عن كيف أنَّ الملك الحسن الثاني، في الثمانينيات الماضية، ىدخل هذه القَّصة ويحطّم الحب، وكيف تدخل السلطة في العلاقة الحميمة وتقتلها. هذه الثيمة موجودة في «كابو نيغرو»، لأنّ عند البطلين توافقاً وتصالحاً مع نفسيهما. المشكلة كامنة في العنف المجتمعي، الذي يظهر في التعامل معهما بين حين وأخر، ليحطّمتهما. مع ذلك، ردّ فعلهما إزاء التحطيم يظهر في خلق اتحاد ورابط قويين بينهما، يدعمّانهما ويُعوّضانهما عمّا يفتقدانه من حب وتعاون.

### عتالفيلم

إحداث ميزات «كابو نيغرو» كامنةٌ في مدِّته المقبولة للغاية: 76 حقيقة. هـذا يُزيل ثرثرةُ، ويُكثُّف مساراً يكشف أحــواك صحيقين، ومحيطين بهما. يوميات صيفية في منتجع ساحلي، يمضي اثرياء فيه وقتاً لراحة واستجمام، ويأتيه الصديقان لتمضية وقت مع حبيب حعفر ، المتواري عن الانظار ، في فيلا يملكها رجكَ حادّ الملامح. صُورُ ـُ مستلَّة من واقع، تقول أشياء، وتعرَّبُ أفراداً.